

ان أول ما يلفت النظر في تلك اللسوحة الفكرية التي ارتسمت في ندوة الكويت هو أن تحرك الفكر فيها قد تم من زاوية نظر البرجوازية المسيطرة ، وكاثر تولسُده هذه السيطرة الايديولوجية ، حتى في وعى هذا الفكر لذاته ، أو بالأحرى في وعي بعض منه ، كمحاولة نقد لهذه الايديولوجية المسيطرة • ولا غرابة في هذا القول ، فكل نقد لايديولوجية طبقية معينة بالضرورة باطل ، أن كان نقدا لها من موقعها الطبقى نفسه، اي من زاوية نظرها الطبقية · وصفاء النية لا يزيد النقد الا غموضا، أي يبطله • فكم من تعقيب على بحث أتى يدعم البحث من حيث أنه نقد له : اذ كيف نقبل بأوليات البحث، أي بأسسه النظرية ، ونرفض استنتاجاته ؟ هذا ما وقع فيه ، على سبيل المثال ، التعقيب الأول على بحث الدكتور زكي نجيب محمود . بل هذا ما وقعت فيه أبحاث الندوة جميعها بسلا استثناء ، في قبولها الموضوع نفسه في شكله المطروح، اساسا لها ومنطلقا، أي في قبولها المنطق الذي يتضمنه شكل طرح الموضوع كمنطق ضمنى لها يحددها ويسيئرها في منهجها واستنتاجاتها • من الطريف جدا ألا نجد بحثا واحدا يبتدىء بوضع الموضوعنفسه

موضع التساؤل · ولهذه الطرافة دلالة طبقية تتضع اذا نحن ابتدأنا من حيث يجب الابتداء ، أي من التفكير في عبارات الموضوع نفسها لاستجلاء منطق الفكر الذي يطرح الموضوع، أو قل لاستجلاء بنية الفكر التي هي ولدّت الشكل المحدد من طرح الموضوع ·

لقد صيغ الموضوع المطروح على التفكير بالشكل التالي: « أزمة التطور الحضاري في الوطن العربي » • ان الازمة كما تحددها صياغة الموضوع هني ازمة تطور معنى هذا أنالحركة التاريخية تصطدم في مسارها بعقبة تحول دون استمرارها أو تعوق مسارها الطبيعي • واذا دققنا النظر في عبارة « الأزمة » ، رأينا أن التناقض في الحركة التي هي فيه شكل وجوده ، هو في «الأزمة» عائق للحركة بدلا من أن يكون دافعا لها • فالموضوع، اذن، هو تحديد هذا التناقض العائق للحركة التاريخية • وتحديد التناقض يكون بتحديد طرفيه ، ولا بد من أن يكون أحد هذين الطرفين هو العائق • فما هو العائق هذا ؟ لن نستبق البحث لنتعرف على ما كان العائق في نظر المؤتمرين، لأن هدفنا الآن هو هدف منهجي بحت نريد من الوصول اليه ان نظهر للقآرىء كيف أن شكل طرح الموضوع يحدد بالضرورة سياقا معينا من التفكير ، أي طريقا معينا للفكر ، أن قبل الفكر السير فيه ، وصل بالضرورة الى جواب معين يتضمنه السؤال نفسه • وهذا ما حدث بالفعل ، أذ سار الفكر ، في ندوة الكويت ، في طريق السؤال الى جوابه • فلنتابع سياقه خطوة خطوة ، ولنتساءل عن معنى كلمة « التطور » ·

التطور ، بمعناه اللفظى الدقيق ، هـو حركة

الانتقال من طور الى طور · وهنا يصح لنا ان نطرح عدة اسئلة : ما الذي يحدد حركة الانتقال هذه ، أو كيف نتعرف على أطوار هذه الحركة ، وفي أي اطار تتم، وما الذي ينتقل في هذه الحركة الخ ؟ • قد يعترض القارىء على أسئلتنا هذه فيجد فيها مبالغة منا في تعقيد الامور ، لأن القضية واضحة بالنسبة اليه : فهي قضية المجتمعات او البنيات الاجتماعية العربية المعاصرة في حركة انتقالها من طور الى آخر • ونحن مع القارىء في اعتراضه هذا لو كانت القضية عند المؤتمرين بهدذا الوضوح • وللتدليل على هذا القول ، نطلب من القارىء أن يسير معنا ، بقليل من الصبر، في سياق تفكيرنا كي نرى معا المنحى الذي كان يمكن ان يأخذه التحليل لو كان الموضوع مركثرًا ، في صياغته بالذات ، على الحركة التاريخية للبنيات الاجتماعية العربية · أن افتراضنا هذا يقود الى صياغة الموضوع بالشكل التالى ، مثلا : « أزمة تطور البنيات الاجتماعية العربية ، • هنا ، أول مشكلة تظهر هي تحديد البنية الاجتماعية • ومن غير الدخول بتفاصيل هذا التحديد ، يمكن القول ان التحليل يقود بالضمرورة الى رؤية تعقيد هذه البنية من حيث هي كل" تترابط فيه مستويات بنيوية عديدة : اقتصادية ، سياسية ، ايدب ولوجية • وتحديد هذا الترابط يقود الى التركيز على بنية علاقات الانتاج من حيث هي القاعدة المادية الاقتصادية للبنية الاجتماعية · وهذا بدوره يقود بالضرورة الى تحديد نمط الانتاج المسيطر الذى تنتمى اليه هذه البنية الاجتماعية ، لأن حركتها التاريخية لا يمكن أن تتكشف الا في ضوء الحركة الداخلية الخاصة بهذا النمط من الانتاج الذي تنتمي اليه في وجودها المعاصر · فالتكلم على

تطور البنية الاجتماعية يستلزم بالضرورة تحديد الطور الذي يمر به نمط الانتاج المسيطر فيها ، لأن تقسيم المركة التاريخية للبنية الاجتماعية الى أطوار يتم ، بكل دقة علمية ، قياسا على حركة نمط الانتاج هذا ، بمعنى أن أطوار البنية الاجتماعية هي ، في نهاية التحليال ، اطوار انماط الانتاج نفسها • فالقول بوجود أزمة في تطور البنية الاجتماعية يعنى، بكل دقة ، أن شيئًا ما يعوق انتقال هذه البنية من طور الى آخر داخل نمط معين من الانتاج، أو من نمط انتاج الى آخر • وهذا يقود بدوره الى تركيز التحليل على قضية الانتقال هذه ، مما يقود بدوره الى البحث في حركة الصراعات الطبقية في البنيات الاجتماعية العربية، لأن حركة الانتقال تتحقق بحركة الصراعات الطبقية • هنا يأخذ الموضوع شكلا ملموسا أكثر ، لأن السير في تحليله يستلزم تحديد الطبقة أو الطبقات المسيطرة، وبالمقابل، تحديد التحالف الطبقي الثوري • في هذا الضوء يتضع معنى « أزمة التطور » ، وتتضح طبيعة العائق الذي تصطدم به حركة الانتقال هذه • فالتناقض في الازمة تناقض طبقي ، والعائق عائق طبقى ، وحركة الانتقال التي بها تجد الأزمة حلا لها ، حركة صراع طبقى ضد طبقة مسيط رة أو تحالف طبقى مسيطر . وهنا ، قد تختلف الآراء حول طبيعة هذه الطبقة أو حول طبيعة التحالف الطبقي الثوري ، وقد تختلف الآراء حول طبيعة أزمة المتطور ، في هذا المنظار بالذات ، هل هي أزمـة انتقال من طور الى طور داخل نمط الانتاج القائم ، مثلا داخل نعط الانتاج الراسمالي المسيطر في البنيات الاجتماعية العربية ، أو أزمة انتقال من نمط انتاج الى آخر ، مثلا ، من نمط الانتاج الرأسمالي الى نمط الانتاج الاشتراكي داخل حركة التحرر الوطني • لكن ، مهما اختلفت الآراء حول هذه القضية أو تلك ، يظل التحليل سائرا في خطب العلمي من حيث هو تحليل طبقي لحركة الصراعات الطبقية ولأزمات هذه الحركة ولا يهمنا الآن القيام بتحليل آخر مواز للتحليلات التي قام بها أصحاب الفكر في ندوة الكويت • انما يهمنا قبل كل شيء ان نظهر للقارىء أن المشكلات التي أشرنا اليها سابقا قد طمست منذ البدء بالشكل الذي طرح فيه الموضوع على المؤتمريان فقبلوا به • فلنتابع اذن تفسيرنا لعبارات الموضوع كي نبيئن منطقه التضليلي وما يقود اليه من طمس للمشكلات الحقيقية •

التضليل حاضر منذ البدء في هذه العبارة بالذات :

« أزمة التطور الحضاري » • فكلمة « الحضارة » هنا في الظاهر بريئة ، انما هي في الحقيقة مركز العلية ان جاز التعبير للذن بها بتم ، بشكل خفي ، انزلاق الفكر من صعيد التحليل العلمي الى صعيد التضليل الايدپولوجي • ولقد ساعد انتفاخ كلمة « الحضارة » أو صفة « الحضاري » على تحقيق هذا الانزلاق بخفة ، لأن انتفاخ الكلمة يكسب الفكر جديئة هو بحاجة اليها لاخفاء طابعه الايدپولوجي • لنكن واضحين حول هذه النقطة ، ولندفع كل التباس: ليس لنا ماخذ على مفهوم « الحضارة » بحد ذاته ، ولسنا ننفي عنه طابع العلمية ، بشرط أن يتحدد في البدء هذا الطابع بكل دقة • انما المأخذ على استخدام معين يجعله يلعب دورا رئيسيا في طمس المشكلة التي يراد معالجتها •

ما المقصود « بأزمة التطور المصلوي » ؟ اذا نظرنا الى السؤال من زاوية نظر الفكر الذي سيطر على ندوة الكويت

وجدنا انفسنا مرغمين على الدخول في تكهنات عدة تلعب كلها دورا واحدا هو الابتعاد عن طرح المشكلة الحقيقية بطرح مشكلة أخرى تطمسها • ربما كان المقصود من السؤال هو أن المشكلة تكمن في انتقال « الوطين العسربي » الى « طور الحضارة » ، بمعنى أن « الوطن العربي » ، أو « الانسان العربي » ، أو « العرب » بشكل عام ، لا يزال ون الى الآن في طور « ما قبل الحضارة » · فاذا كان هـذا هكذا ، انحصر التاريخ بعامة في طورين : ما قبل الحضارة - واليه ينتمي تاريخ العرب - ، والحضارة - واليه لم ينتقل العرب بعد -وهنا تكمن الأزمة • بهذا ، تنحصر الحضارة ، من حيث هي حضارة ، في شكلها المعاصر المسيطر • وغنى عن القول ان شكلها هذا هو ، ضمنيا ، شكلها الغربي ، أي بتعبيرنا نحن ، الرأسمالي الامبريالي • واما أن يكون المقصود شيئا آخر هو أن المشكلة ليست في انتقال « العرب » من طور ما قبل الحضارة الى طور الحضارة ، بل في انتقال « الحضارة العربية » من شكلها السابق الى شكل حاضر لم تصل اليه بعد ، هو شكل « الحضارة المعاصرة » ، الذي ليس لها ، والذي عليها أن تكتسبه · وربما كان المقصود أن « الحضارة العربية » تعانى من أزمة تطور فيها ، بمعنى أن عليها أن تجد حلا لأزمتها هذه دون الانتقال الى شكل ليس منها ، بل بالسير في خطها نفسه الى شكل حاضر هو واحد ، لأن « الحضارة » واحدة من حيث هي « حضارة انسانية » سائرة في خط صباعد مستمر · فاذا كان هذا هكذا ، انحصرت المشكلة في أن « أزمة الحضارة العربية » تكمن في ضرورة اللحاق بما وصلت اليه « الحضارة الانسانية » من « تقدم » ، وحيث وصلت اليه ، أي في البلد

ومهما يكن من أمر هذه التكهنات أو التاويلات ، فانها تصب كلها في مركز واحد هو أن الازمة « أزمة حضارة » ، وان التي هي في ازمة هي « المضارة العربية » · وازمة هذه الحضارة هي « أزمة تطور » ، أي عدم قدرتها على الوصول الى ما وصلت اليه « المضارة الانسانية » من « تقدم » · لقد كانت زاهرة ، ثم دخلت في طور انحطاط طويل لم تخرج منه بعد • فلماذا تخلُّقت عن سير الحضارة ، وكيف الوصول الى « التقدم » ؟ وهل ستحافظ على « أصلالتها العربية » في سيرها الى « الحداثة » ؟ هكذا يخسطط الفكر للفكر بسؤال يلزمه استخراج الجواب الذي يتضمن ، فيتولد الوهم بان الفكر حر في تحركه ، ولا تحرر الا بنقد للسؤال يفضع الطابع الايديولوجي الطبقى للفكر الذي يضع السؤال وجوابه • لقد تحدد سير البحث في القضية التي كسان عملى الفكر العربي الحاضر في ندوة الكويت أن يعالجها ، قبل البدء بالبحث ، قمجرد الاقرار بأن الازمة التي تعاني منها مجتمعاتنا العربية القائمة هني أزمة الحضارة العربية ، يفرض على الفكر اتباع منهج يبتعد فيه عن معالجة الأزمة الفعلية من حيث هي أزمة هذه المجتمعات في بنياتها القائمة ، ليسير في اتجاه آخر هي أتجاه البحث عن أسباب هذه الأزمة في بنية الحضارة العربية نفسها ، فيرتد بهذا الى الماضي للبحث عناسباب عليّة الحاضر، مستندا في ارتداده هذا الى منطق ضعمني يقيهم التماثل بين الحاضر والماضي ، أذ الاثنان من جوهر واحد ثابت \_ وأن تغير في مظاهره - هو « المضارة العربية » · لذا ، كان

طبيعيا البحث عن «الأبعاد التاريخية لأزمة التطور الحضاري»، (وهذا هو موضوع بحث الدكتور شاكر مصطفى مثلا) ، وكان طبيعيا أيضا ، في ضوء هذا المنطق ، تفريع البحث الى ميادين عدة ، يتركز فيها البحث مثلا على « الابعاد الحضارية » « للتخلف السياسي ، أو الفكري أو الديني أو الاخلاقي ، الى غير ذلك من أبحاث الندوة · بما أن العلة « حضارية » \_ وليست اجتماعية تاريخية محددة \_ فهى اذن متاصلة في بنية « الانسان العربي ، أي في جوهره ، ولا بد من الرجوع الى الأصل لتلمس الداء . ولئن بعد الأصل في التاريخ قرونا ، فهو دوما واحد مستمر في تماثله حتى الحاضر لأنه جوهر الحاضر • والغريب في أمر هذا المنهج الذي سار فيه الفكر فى أبحاث ندوة الكويت أنه يتضمن فهما معينا لحركة التاريخ تنعدم فيه تقطعات هذه الحركة وقفزاتها البنيوية فتظهر في شكل حركة يتولئه فيها الحاضر من الماضي بعملية استمرار للماضى ، لا بعملية قطع معه ، لأن الحاضر موجود في الماضني نفسه ، ( او قل انه ليس سوى ما وصل اليه الماضى في حركة استمراره التاريخية ) • هذا الفهم المعين لحركة التاريخ سنراه مثلا في بحث شاكر مصطفى ، وسنراه أيضا في مفهوم « الاستمرارية التاريخية ، عند أنور عبد الملك · بل سنراه أيضا يتحكم ببحث فؤاد زكريا ، برغم ما في هذا البحث من محاولة لاظهار العلاقة بين الحاضر والماضي في شكل علاقة «جدلية» يتولَّد فيها الحاضر بعملية تجاوز الماضي لذاته ، أي بحركة من التجاوز الذاتي يصير فيها الماضي حاضرا • هذه الحركة الهيجلية هي التي تسمع بقراءة الحاضر في الماضي ، وما قراءة الحاضر هذه سوى استقراء الماضي لذاته · بهذه اللعبة

الذهنية ، تمكيِّن الفكر في ندوة الكويت من أن يظهر أبحاثه في شكل معالجة علمية للواقع الحاضر لبنياتنا الاجتماعية العربية ، لكن الحقيقة هي أن هذا الواقع قد قلت منه ، لأنه بالذات حاول أن يقرأه في الماضي بدلا من أن يقرأه في ذاته، أي في علاقة القطع التي تربطه بالماضي • أن الحاضر هـو الذي يملك مفتاح الماضي ، وليس العكس ، على حد تعبير ماركس ، لأن حركة المتاريخ ليست استمرارا أو تواصلا وتتابعا ، بل هي حركة تقطع تترابط فيها انماط الانتاج في قَفْرَاتها البنيوية من نمط الى آخر بشكل يستحيل فيه قراءة تمط الانتاج الرأسمالي مثلا في بنية نمط الانتاج الاقطاعي أو الاستبدادي أو انطلاقا منها • ان العلاقة بين هذين النمطين من الانتاج في الحركة التاريخية للبنية الاجتماعية ليست علاقة استمرارية يتولد فيها الاول تدريجيا من الثاني وبحركة الثاني، بل هي علاقة قطع بنيوي ، بمعنى أن بين الاثنين اختلافا بنيويا هو الاختلاف القائم بين بنية علاقات الانتاج الرأسمالية ، وما يقوم عليها من بناء فوقى (كالدولة وأجهزتها ومختلف الاشكال الايديولوجية للوعى الاجتماعي ، من فن وفلسفة ودين وأخلاق وقيم وعادات وتربية الخ٠٠٠) ، وبين بنية علاقات الانتاج الاقطاعية مثلا أو الاستبدادية ، وما يقوم عليها أيضا من بناء فوقي يتلاءم معها ولا يفهم الا في علاقة تلاؤمه البنيوية بها. ان فهم تطور بنية علاقات الانتاج الرأسمالية مثلا في البلدان العربية في الوقت الحاضر ، وفهم أزمات هذا التطور يستلزم بالضرورة الانطلاق بالتحليل من هذه البنية بالذات في شكل وجودها القائم في كل من البلدان العربية • وقد يقود التحليل الى ضرورة الكشف عن تاريخ تكنون هذه البنية ، الا أن هذا التاريخ ، من حيث مو تاريخ تكنون علاقات الانتاج الراسمالية في البلدان العربية ، لا يبدأ مع ظهور الاسلام مثلا ، أو مع الجاهلية، أو مع بدء العصر العباسي أو الاموي أو الاندلسي أو عصر الانحطاط الخ٠٠٠، بل هو يبدأ مع بدء التغلغل الامبريالي في النصف الثاني من القرن التساسع عشر • ان المؤتمرين جميعهم يعلمون أن نمط الانتاج المسيطر في البلدان العربية هو نمط الانتاج الراسمالي \_ أو شكل تاريخي محدد منه هو الشكل الكولونيالي - ويعلمون أيضا أن الرأسمالية في أوروبا ترسخت أسسها في القرن التساسع عشر أو في نهاية القرن الثامن عشر • فالرجوع في التاريخ الى الجاهلية أو الاسلام ، أو قل الى ما قبل بدء تكثون العلاقات الرأسمالية في اوروبا الغربية نفسها ، ليس ضروريا لفهم تاريخ تكون البنيات الاجتماعية العربية القائمة حاليا ، من حيث هو تاريخ تكون علاقات الانتاج الرأسمالية فيهــا • فلمـاذا اذن الرجوع بالمجتمعات العربية في حاضرها الى هذا التاريخ البعيد الذي يفصلها عنه زمان عدة انماط من الانتاج ، لفهمها في حاضرها بالذات ؟ لا شك في أن أشكالا من الانتاج سابقة على الانتاج الراسمالي لا تزال حاضرة في حاضر البنيات الاجتماعيـة العربية · انما هذا لا يبرر على الاطلاق اتباع منهج الرجوع هذا في محاولة فهم الحاضر ، بل ان استمرار تلك الاشكال السابقة من الانتاج لا يمكن فهمها بذاتها أو بارجاعها الى ما كانت عليه سابقا حين كانت مسيطرة ، ففهمها في حضورها الآن في المجتمعات العربية ليس ممكنا الا في علاقتها ببنيــة علاقات الآنتاج الراسمالية في هذه المجتمعات · ان الماضر مفتاح الماضي وليس العكس ، والانطلاق ، في فهم الماضر، من بنية الحاضر نفسه يتضمن فهما معينا لحركة التاريختتقطع فيه الحركة هذه قياسا على حركة أنماط الانتاج نفسها ، وهو ، لهذا ، يتضمن أيضا منهجا من التحليل يستلزم ، في محاولة فهم الواقع الاجتماعي في حاضره وفي تطوره ، تحديد بنية علاقات الانتاج فيه ، لان تطور هذا الواقع يتحدد بالمضرورة بتطور هذه البنية بالذات ، فان متر هذا التطور بازمة ، وجب تحديد هذه الازمة على أنها أزمة هذا الانتاج المسيطر في هذا الواقع الاجتماعي ، وهي بالتالي أزمة المطبقة المسيطرة فيه ، أي أزمة سيطرتها الطبقيه ،

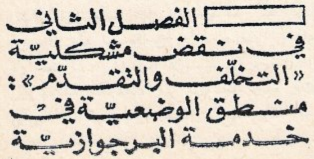
اذن ، بين منهج من التحليل يقود الى اظهار أزمة التطور التاريخي للواقع الاجتماعي في شكلها المقيقي كازمة خاصة بالطبقة المسيطرة ، ومنهج من التحليل يقود الى اخفاء هـند الازمة باظهارها في شكل أزمة عامة هي أزمة حضارة ، نقول ان بين المنهجين اختلافا هو الاختلاف القائم بين زاويتين من النظر طبقيتين: زاوية نظر الطبقة المسيطرة وزاوية نظر الطبقة الثورية النقيض ، وهو الاختالف القائم بين زاوية نظر ايديولوجية وزاوية نظر علمية · فالاولى ايديولوجية ، لأن من مصلحة الطبقة المسيطرة أن تخفي أزمتها وأن تتبررا من مسؤوليتها الطبقيه في وصول الواقع الاجتماعي بتطوره الى أزمة • والثانية علمية لا تتناقض مع زاوية نظر الطبقة الثورية النقيض ، لأن من مصلحة هذه الطبقة أن تكشف الحقيقة الفعلية لأزمة التطور الاجتماعي • ان اظهار أزمة الحركة التاريخية للبنيات الاجتماعية العربية في شكل «أزمة الحضارة العربية» هو اخفاء لحقيقة هذه الازمة من حيث مي أزمة البرجوازيات

العربية المسيطرة في قيادتها حركة التحرر الوطني وهنا يكمن التضليل الايديولوجي في استخدام عبارة « الحضارة » ، في هذا الدور الذي تنعبه في نقل القضية من صعيد التحليل الطبقي للحركة التاريخية للبنيه الاجتماعية ، الى صعيد التحليل الجوهري ، اي العيبي ، لما يمكن تسميته بقدر الحضارة العربيه وقولنا هذا ليس معناه أن التحليل الطبقي كان غائبا عن أبحاث ندوة الكويت ، بل كان ، بالعكس تماما ، حاضرا فيها ، انما من زاوية نظر البرجوازيات العربية المسيطرة وفالميزة الاساسية للتحليل الطبقي البرجوازي في اظهار الاشياء بمظهر برىء تجريدي تنتفي فيه علافتها بحرك الصراعات الطبقيه الخاصة بكل بنية اجتماعية محددة والصراعات الطبقيه الخاصة بكل بنية اجتماعية محددة

قلنا ان منطق الفكر الذي تحكم بابحاث المؤتمرين حدد الازمة بكونها أزمة الحضارة العربية وأزمة هذه الحضارة الازمة بكونها أزمة الحضارة العربية وأزمة هذه الحضارة أي ضوء ذاك المنطق وتكمن في علاقة ماضيها بحاضرها وقل في علاقة الماضي بالحاضر فيها ومن هنا أتى تحديدها كأزمة تطور وأي كأزمة انتقال من الماضي الى الحاضر وينما كان الأصح القول: انتقال الماضي الى الحاضر وهذه العلاقة كانت مركز الابحاث كلها وظهرت بمظهرين هما في المحقيقة مظهر واحد من حركة جوهر واحد: التقدم والمتخلف الحقيقة مظهر واحد من حركة جوهر واحد والتخلف هذا الجوهر الذي هو المحضارة العربية والعلاقة في هذه الحركة بسيطة لانها تنحصر في علاقة الذات بالذات وأوفي علاقة الذات بالذات وأوفي علاقة الذات بالذات وأوفي علاقة الذات بالغير ومن حيث هي علاقة زمانية بين ماضي الجوهر وحاضره وأوفي علاقة الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذي هن حيث الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذي هن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الذات بالغير ومن حيث هي علاقة مكانية بين حاضر الجوهر الخوهر الخوهر الخوهر الخوهر الخوهر الحوهر الخوهر ا

ار الذات وحاضر الغير · الماساة في حركة العلاقة الزمانية حوجودة ان رفض ، او صعب على الذات ان يتجاوز ما كانه الى ما عليه أن يكون في ذاته وبذاته ، فان قبل بتجاوزه لذاته وبذاته انتفت المأساة · وهي في حركة العلاقة المكانية موجودة ان كان انتقال الذات الى حاضره انتقالا الملي حاضر الغير كغير ، أي فقدانا للذات ولتماثله بذاته · أما اذا كان انتقاله الى حاضر الغير انتقالا الملي حاضر الغير الغير الغير وحاضره نفسه ، أي اذا كانت العلاقة بين حاضر الغير وحاضر الذات علاقة تماثل ، فان المأساة حينئذ تنتفي ·

هذا هو المنطق المثالي الغيبي السدي يحسرك أبحاث المؤتمرين · فليس من الغريب أن نجد في بعض هذه الابحاث عطر الجدلية الهيجلية متفشيا بشكل فاضح ، وهذا ما سنراه في حين ·



## ١ - المقياس والنموذج ٠

العلاقة ، في سير الحضارة العربية ، بين الماضي والمحاضر ، علاقة بين التخلف والتقدم • هكذا يطرح الدكتور زكي نجيب محمود قضية الواقـع الاجتماعي التاريخي في العالم العربي • ومنطق الفكر عند هذا الكاتب واضح حتى البساطة • انه منطق الفكر الوضعي ، بل التجريبي • • فحركة التاريخ عنده حركة خطية مستمرة واحدة في سيرها الصاعد او المتقدم ولذا كان مقياس الحضارة مقياسا كميا • فلئن أردنا أن نقيتم الحضارة العربية ، أي أن نقيسها ونتعترف على المستوى الحاضر الذي وصلت اليه في سيرها التطوري، رجب علينا أن نقيسها على ما وصلت اليه الحضارة بشكل عام من تطور في البلدان الأخرى ، أي أن نقيسها على الدرجة التي وصلت اليها الحضارة في هــنه البلدان · فالحضارة واحدة وسيرها مستمر نحو الصعود ، والاختلاف القائم بين المجتمعات في تطورها التاريخي أو الحضاري هو اختلاف في النسبة الكمية لما قطعه كل مجتمع من طريق أو مسافة من هذا

الخط الزماني الواحد للحضارة • لذا كانت القضية مجرد قضية تخكف أو تقدم بالمعنى الكمتي للكلمة • فمن الطبيعي اذن ، في ضوء هذا المنطق البسيط ، أن يكون المجتمع الاكثر تقدما ، أي الذي قطع المسافة الأكبر في السير الحضاري الواحد ، نمونجا أو مثالا أعلى يتبعه المجتمع المتخلف عنه في سيره الحضاري • بهذا تسهل كثيرا معالجة الواقع الاجتماعي الحاضر في العالم العربي ، لأنها تنحصر في الرد على هذه الاسئلة :

١ ـ هل الحضارة العربية متخلفة عما وصلت الميه
 الحضارة في البلدان الآخرى ؟

الجواب: نعم ٠٠

٢ ـ أين وصلت الحضارة في سيــرها الى درجتها
 الأكثر تقدما ؟

الجواب : في أوروبا الغربية وأميركا •

٣ حيف تتجاوز الحضارة العربية تخلفها ؟
 الجواب : باتباعها نمصوذج أوروبا الخربية وأميركا .

ملاحظة : هذا النموذج كامل •

هل في هذا العرض لمنطق الفكر عند الدكتور محمود تشويه له ؟ السؤال هـذا نحن نطرحه ونجيب عليه بالنفي القاطع • ولئن أراد القارىء أن يقتنع بما نقول ، فليسمح لنا اذن بأن نحلل ، مع شيء من التفصيل ، ذلك المنطق الوضعى •